RIVAR

UNIVERSIDAD Vol. 9, n° 26, 1-18, mayo 2022 | ISSN 0719-4994

e DE SANTIAGO Articulo de investigacion
ey DE CHILE

https://doi.org/10.35588/rivarvgi26.5512

Vino y vajilla en la Grecia antigua: una aproximacion®

Wine and Tableware in Ancient Greece: An Approach

Pedro Miguel-Naranjo'

Resumen

En este trabajo se presenta una vision general sobre el papel del vino en la sociedad griega
de la Antigtiedad. Para abordar el estudio sobre el inicio de la viticultura y el papel del vino
o los tipos mas relevantes desde sus inicios hasta el final de la época Clasica se han tenido en
cuenta varias fuentes disponibles: textuales, iconograficas, y los resultados de analisis de res-
tos biologicos conservados. El consumo del vino en Grecia constituy6 el medio para plasmar
las costumbres y valores que representaban el concepto de civilizacion en Grecia; de ahi la
marcacion de clertas pautas o la presencia de una vajilla especifica, configurandose como un
escenario idoneo para el divertimento, la reflexion filoséfica e incluso la conspiracion politica.

Palabras clave: Grecia, Antigua Grecia, vino, banquete.

Abstract

This paper presents a general approach to the role of wine in ancient Greek society. For that,
it studies the beginning of viticulture, the role of wine, and the most relevant types of wines
from its beginnings to the Classic period from the most important sources: classical texts, ico-
nography, and the results of the analysis of the preserved biological remains. The consumption
of wine in Greece was the means for the expression of the customs and values that represented
the concept of civilization in Greece that, with the set of guidelines or the presence of specific
tableware, becomes the most suitable setting for fun, philosophical reflection or even political
conspiracy.

Keywords: Greece, Ancient Greece, wine, banquet.

REecmo: 10/08/2021 - Aceprapo: 01/03/2022 - PusLicapo: 30/05/2022

1 Instituto Arqueologia Mérida, Consejo Superior de Investigaciones Cientificas y
Universidad de Castilla-La Mancha, Ciudad Real, Espafia, ORCID 0000-0003-4356-
4511, pedro_n90@hotmail.com

S 0 1



Vino y vajilla en la Grecia antigua: una aproximacion
Pedro Miguel-Naranjo

Introduccion

El estudio del vino en Grecia es un tema muy complejo y lleno de matices en todas sus
facetas que, por las limitaciones de espacio, no pueden ser abordados de forma amplia y
exhaustiva en este articulo, por lo que presento un trabajo introductorio con una vision
general sobre el papel del vino en la antigua Grecia. La labor se hace atin mas inabar-
cable tenemos en cuenta las innumerables fuentes para su estudio o la prolifica literatura
cientifica sobre el tema. Por tanto, el siguiente trabajo tiene como objetivo fundamental
marcar las lineas generales sobre el papel del vino en la sociedad griega de la antigiiedad
en la que, st bien tuvo un protagonismo indiscutible, no fue exclusiva, tal como constatan
los restos de cerveza desde finales del III milenio a.C. en algunos yacimientos del Pelo-
poneso (Valamoti, 2020). Es importante considerar que en el amplio arco cronolégico
que abordado —que comprende varias culturas de raiz griega de la Protohistoria y la
Antigiedad— variaron las concepciones sociales y simbolicas sobre el vino, por lo que
la vision general que pretende un trabajo de estas caracteristicas no debe llevar a la idea
erronea de conceptos o patrones inalterables a lo largo de dichas etapas.

En lo relativo a las fuentes, para abordar dicho estudio contamos con algunas obras téc-
nicas y literarias. En las obras técnicas, como las de Dioscérides y Galeno, se describen
las caracteristicas de las distintas variedades y se explican los efectos producidos en el
organismo. Las obras literarias, como las de Homero, Hesiodo, Esopo, Euripides, Hero-
doto, Aristofanes, Jenofonte, Platon, Ateneo de Naucratis o Nono de Panépolis, muestran
pasajes en los que aparece el vino para contextualizar a los personajes en distintas escenas
y que podrian reflejar, con todas las reservas que implica la referencia a textos de esta
indole, la posible traslacion de algunas practicas de las sociedades del momento asociadas
ala manipulacién y consumo del vino. Las obras relacionadas con la elaboraciéon del vino
son escasas, reducidas practicamente a la obra tardia Geoponica, aunque algunos autores
y tratadistas romanos, como Catén, Varréon, Columela o Plinio el Viejo, incluyeron al-
gunas referencias al respecto, si bien no se desarrollaran en el presente trabajo, a fin de
centrar nuestra atencion en los autores griegos. Sobre los origenes mitolégicos del vino y
su relacion con Dionisos como divinidad titular, destacan las Dionisiacas de Nono de Pa-
noépolis, mientras que la obra de Ateneo de Naucratis, £/ Banquele de los Eruditos, habla de
algunas variedades, caracteristicas o costumbres en el consumo del vino. £l Banquete de
Jenofonte también recoge informaciéon de interés para conocer las practicas desarrolladas
en torno al banquete en el que el vino era el indudable protagonista de la mesa.

Aparte de estas fuentes literarias se cuenta con fuentes epigraficas, como las inscripcio-
nes en estelas y ceramicas, ademas de la arqueologia, que proporciona el utillaje, las
estructuras o los recipientes para el cuidado de la vid y la elaboracion, almacenamiento y
consumo del vino. La iconografia, fundamentalmente en los vasos destinados a contener,
mezclar, servir y beber el vino, también supone un recurso inagotable para el conoci-
miento de todas aquellas acciones que van desde el cultivo de la vid hasta el consumo
del vino, ya sea en ambientes religiosos o domésticos. También contamos con los analisis
paleobotanicos que en los ultimos afios se han incrementado en los trabajos arqueolo-
gicos, permitiendo la diferenciacion de especies y variedades de uva para la produccion
de vino, asi como la reconstrucciéon del proceso de domesticacion progresiva de especies.

| INSTITUTO DE ESTUDIOS AVANZADOS | UNIVERSIDAD DE SANTIAGO DE CHILE 2



Vino y vajilla en la Grecia antigua: una aproximacion
Pedro Miguel-Naranjo

Por altimo, existen referencias etnograficas que nos ayudan a reconstruir el proceso de
elaboracion del vino, existiendo algunas regiones de Grecia en las que, hasta hace relati-
vamente poco, se han desarrollado los pasos segun las técnicas tradicionales que difieren
poco de las desarrolladas en la Antigtiedad.

Los inicios del cultivo de la vid y la produccién del vino en Grecia

Dentro de la especie Vitis vinifera L. existen dos subespecies, la silvestre (Vitus vinifera syl-
vestris) y la doméstica (Vitis vinifera vinifera). E1 habitat natural en el que se desarroll6 la
version silvestre debid ocupar, al menos, la extensa zona templada que incluye toda la
cuenca mediterranea desde el Atlantico al mar Caspio y los Montes Zagros y desde el
Céucaso hasta el norte de Africa y el golfo Pérsico. La adaptacién de la vifis a las caracte-
risticas geologicas y pluviométricas de la diversidad de espacios que componen este vasto
territorio dio lugar a distintas variedades salvajes (McGovern, 2019: 20).

La expansion natural de vites vinifera L. explica que los diagramas de pélenes o los restos
macrobotanicos constaten su presencia en el Peloponeso durante el Neolitico y la Edad
del Bronce, aunque seria dificil determinar el momento exacto en el que la uva fue des-
tinada a la produccién de vino. Las pepitas de uva extraidas de los niveles del 2500 a.C.
del yacimiento de P.O.T.A. Romanou, con una forma alargada —como ocurre en las
especies salvajes— han demostrado el cultivo incipiente de la especie en el Peloponeso
antes del desarrollo de la cultura micénica (Valamoti, 2020), aunque no se ha podido de-
terminar si su explotacion estuvo destinada a la produccién de vino, uvas pasas o simple-
mente para su consumo como fruta fresca. Recientes hallazgos en Dikili Tash (Pagnoux
et al., 2021), al norte de Grecia, sugieren una cierta o incipiente domesticacion de la vid
en Grecia desde los momentos finales del Neolitico, un proceso aparejado al manejo de
la vid silvestre o el cultivo de formas que sufrieron una seleccion baja o emergente, ya
que la domesticacion propiamente dicha, patente en la morfologia de las pepitas de uva,
no se dara hasta los primeros momentos de la Edad del Bronce.

De la cultura minoica se ha documentado una prensa en el area suroeste de Vathype-
tro, ya sea para la produccion de vino o aceite, o el hallazgo de pepitas de uva en los
asentamientos del Minoico Medio de Fournou Korifi, Monastiraki y Phaisos, aunque en
ninguno de estos casos se ha podido concluir si son consecuencia de almacenamiento de
vino o uvas pasas. Sin embargo, recientemente surgen evidencias de produccion de vino
hacia el 2200 a.C. en el yacimiento de Myrtos (Lerapetra, Larithi), al sureste de la isla
de Creta (McGovern, 2019: 247-256), por lo que es posible que el conocimiento de la pro-
duccion de vino en la Grecia continental estuviera relacionado con la indudable influen-
cia que la cultura minoica ejerci6 en este espacio geografico. Posteriormente, los textos
micénicos en Lineal B hacen mencién expresa al vino con el ideograma 131, leido como
wo-no, una lectura corroborada gracias a posteriores estudios filologicos. Por otro lado,
también existen grandes recipientes de almacenamiento, denominados en las tablillas
micénicas ge-to, que dio lugar al término clasico pitho: (Aura y Adrados, 1993: 202, 443),
empleados muy posiblemente, como conocemos en las fases posteriores, para almacenar
o comercializar el vino entre los diferentes complejos palaciegos micénicos. La lectura
de la secuencia me-tu-wo ne-wo en una tablilla de Pilos (PY Fr 1202) se ha interpretado
como una festividad relacionada con el vino, probablemente celebrada en primavera con

| INSTITUTO DE ESTUDIOS AVANZADOS | UNIVERSIDAD DE SANTIAGO DE CHILE 3



Vino y vajilla en la Grecia antigua: una aproximacion
Pedro Miguel-Naranjo

motivo de la apertura de las tinajas del vino nuevo, como ocurria en la Atenas clasica
con las Fiestas Antesterias (Morala, 2018: nota 62). También existen referencias a vifle-
dos de incluso 420 vides en algunas tablillas en Lineal B (Gv 863) del palacio de Cnoso,
mientras que en la parte norte del Mégaron B de Dimini se documenté una zona de
almacenamiento con grandes recipientes ceramicos y semillas carbonizadas de uva que
evidencia el consumo de vino en estas comunidades (Adrimi-Sismani, 2006: 474).

De esta forma, en época micénica parece ser que la explotacion y el consumo del vino
estaba generalizado en toda la Grecia continental y en Creta. Para su almacenamiento,
exposicién y consumo se emplearian muchas de las formas ceramicas documentadas
como crateras, copas efireas, copas de champan, cuencos, tazas, etc., aunque fue en
época arcaica cuando verdaderamente se puede hablar el menaje especifico para el con-
sumo del vino. A pesar de esta documentacion, en la actualidad apenas se conocen los
procesos de almacenamiento y envasado llevados a cabo por minoicos y micénicos y se
desconoce igualmente las variedades de vino elaboradas por dichas comunidades.

En lo relativo a la produccion, existen referencias de época arcaica en las que se indica la
recoleccion de los racimos de uva en cestas de mimbre (£, XVIII, 561-572), los cuales se-
rian portados a la prensa de viga para la extraccién del zumo de uva que posteriormente
era contenido en odres o pithoi para su fermentacion, normalmente en los seis meses que
transcurrian desde septiembre hasta la primavera, aunque existian vinos anejos con una
mayor curacion.

La mitologia griega concedi6é a Dionisos el principal protagonismo en todo lo relativo
al origen de la vid y la producciéon del vino, una vinculacién que parece retrotraerse a
época micénica a partir de la relacion entre el término wo-no y Dionisos-Diwonusos.
Segun relata Nono de Panoépolis en las Dionisiacas (X, 275 y ss., XII, 1-290), Ampelo, un
muchacho amado por el joven Dionisos, muere asesinado por un toro. En un ambiente
de profundo lamento por la terrible pérdida, Dionisos es testigo de la transformacion
de Ampelo en vid como un don concedido a la humanidad, ya que ninguna flor o fruto
creado puede compararse en sus multiples aprovechamientos, aunque lo mas importante
para el dios es la inmortalidad concedida a Ampelo al formar parte de él mismo cuando
consumia el vino. De esta forma, y bajo el beneplacito de las Moiras, el estomago de
Ampelo se transformé en un enorme tronco, sus manos en ramas, sus pics en raices, su
pelo en racimos y su piel en las flores que darian lugar a las uvas. La vid estaria auxiliada
por dos plantas cuyo origen también fue la metamorfosis de dos personajes. Se trata de
la hiedra (Ciso) y la cafia (Calamo) para el sostén de las vifias. En el mismo momento de
la metamorfosis de Ampelo, Dionisos recolecté los racimos maduros vy, de forma autodi-
dacta, elabor6 el primer vino.

Otra version (Non. Dion., XII, 294 vy ss.) indica que la vid naci6 de forma salvaje cuan-
do cayo6 néctar del Olimpo sobre la tierra y brotaron racimos que fueron recolectados
por Dionisos y los satiros para, posteriormente, introducirlos en una fosa excavada en
la roca y pisarlos al ritmo de los canticos baquicos mientras iba borboteando el vino.
Dicha relacion explica que el Tiaso dionisiaco, o comitiva festiva de Dionisos, formada,
entre otros, por seres mitologicos como satiros y ménades que beben y danzan en un am-
biente de éxtasis provocado por el vino, porten atributos directamente relacionados con
este como el tirso, adornos de hiedra, anforas, etc. Como algunos autores han sefialado
(Hernandez de la Fuente, 2015: 180 vy ss.), el desenfreno de estas figuras mitologicas de

| INSTITUTO DE ESTUDIOS AVANZADOS | UNIVERSIDAD DE SANTIAGO DE CHILE 4



Vino y vajilla en la Grecia antigua: una aproximacion
Pedro Miguel-Naranjo

la corte dionisiaca representa la reconduccion del ser humano a su condiciéon salvaje o
animal por medio del vino, una fuerza natural de caracter liberador que culmina en una
comunion orgiastica. El retorno a esta condicion salvaje queda reflejado en los rituales
nocturnos en el monte que describe Euripides en las Bacantes, en el que las ménades des-
cuartizaban a los animales con sus propias manos para consumir su carne cruda acorde
con el estado extatico que alcanzaban. Destaca el caso particular de Agave quien, en
frenesi baquico a causa de estos ritos dionisiacos, desmembro6 a su propio hijo, Penteo, al
confundirlo con un cervatillo por la intervencién del propio Dionisos.

La version de Ateneo (Bang. 1., 26¢) senala que el primer lugar en el que se produjo vino
tinto fue en la isla de Quios a través de Enopion, hijo de Dionisos, quien particip6 en la
colonizacion de la isla cultivando vides y ensenando la técnica de produccion de vino
a las poblaciones del lugar, aunque se trata de una variante mas de cuantas existen en
relacion al origen del vino.

La estrecha vinculacién entre Dionisos y el vino queda igualmente atestiguada en el
himno homérico a esta divinidad, en el que, como también representa Exekias en una
kjlix conservada en el Staatliche Antikensammlungen de Munich, se relata la captura
del dios por unos navegantes tirrénicos que cayeron en la cuenta de su error cuando el
barco empezo6 a oler a vino y vieron brotar una vifia colmada de racimos en la vela,
mientras trepaba por el mastil una frondosa hiedra. La iconografia muestra explicita-
mente esta vinculacién entre Dionisos y el vino a través de atributos como la corona de
hiedra o racimos de uva, el kdntharos, la vid, el rhytin y el thyrsos.

Los vinos griegos: algunos tipos, usos y propiedades

Segun Ateneo de Naucratis (Bang., I, 26a y ss), que vivio entre los siglos 1I y III d.C.,
existian tres grandes grupos de vino en funcién de sus caracteristicas. El primer tipo, el
vino tinto o “chispeante”, era considerado el mas fuerte y con los efectos mas duraderos,
diferenciando una variedad dulce y otra mas seca. En segundo lugar esta el vino blan-
co, mas suave y ligero. Entre el primero y el segundo se encontraba un vino pajizo o de
coloracion turbia. Dentro de estos grupos generales se encuadraba una amplia variedad
de vinos, cada uno con unas caracteristicas concretas al haberse realizado con determi-
nadas técnicas y en determinadas condiciones o por el anadido de algtin elemento que
les concedia alguna particularidad.

Gracias a la referencia de Homero (Od. XXI1V, 341-344) sabemos que a la altura del
siglo VIII a.C. podrian haber existido unas cincuenta variedades de uvas de las que des-
conocemos sus nombres, volumen que debi6 ampliarse durante el Arcaismo y la época
Clasica gracias a los avances en las técnicas relacionadas con el cultivo, el cuidado y la
produccion de la vid y el vino.

Uno de los vinos mas conocidos fue el methyseos, denominado de esta forma por ser uno
de los mas fuertes y que provocaba rapida embriaguez. De hecho, cuando se quiere
persuadir a Fénix intentaron retenerle asando varias reses y sirviendo este tipo de vino
que su padre almacenaba en las tinajas, manteniéndolo en un profundo sueno durante
nueve dias (Hom. 77, IX, 460-464). Desde época homérica también se documenta el
vino de Pramnios que Hecamede ofrece a Néstor y Macaén, un vino al que anniade queso

| INSTITUTO DE ESTUDIOS AVANZADOS | UNIVERSIDAD DE SANTIAGO DE CHILE 5



Vino y vajilla en la Grecia antigua: una aproximacion
Pedro Miguel-Naranjo

de cabra rallado y harina, acompanandolo con cebolla, miel recién recolectada y harina
de flor como el aperitivo mas idoneo (Hom. //., X1, 623-640). El vino de Pramnios fue uno
de los mas antiguos y valorados hasta incluso la época de Plinio el Viejo, produciendo
variedades dulces y no dulces. Su nombre quizas derive de la pena de Pramnios, en la
isla de Icaria donde, segtin la tradicion, cay6 Icaro cuando huia del laberinto de Minos
(Morala, 2018: 134). Otro vino tinto bastante valorado fue el de Quios, importado en
Atenas desde la segunda mitad del siglo VI a.C. y asociado al concepto de lujo por la
costumbre de servirlo frio, ya que la adquisiciéon de medios para refrigerar las bebidas
estaba restringido a las clases pudientes. También existieron variedades dulces equiva-
lentes a nuestro moscatel y utilizados muy probablemente a modo de postre, como el
psithios, cuyo dulzor era consecuencia de poner las uvas maduras al sol, como ya se hacia
en tiempos de Hesiodo (7rab., 609-614).

Entre los vinos griegos de diverso tipo y calidad que figuran en la lista de Ateneo (Bang.,
28e y ss.) se encuentra el vino de palma, de Mende, de Acanto, de Corinto, de Eubea o
Magnesia que se denominan, como podemos apreciar, en funcion de su lugar de origen
o por alguna de sus caracteristicas que los convirtieron en vinos con alguna particula-
ridad. Los mas valorados, y algunos bastante caros (Jen. Bang., IV, 41) son el de Quios,
Lesbos y Tasos, al contrario que el vino de Peparetos que se recomienda servir a los
enemigos. También se importaron vinos de otras regiones fuera de la Hélade, como el

de Biblos (Eur. Trag. lon, 1196).

Varios de estos vinos fueron empleados en ambientes funerarios tal y como refleja Ho-
mero, ya sea para apagar las piras, como la de Héctor y Patroclo (Hom. 7/, XXIII,
249; XXI1V, 788), o para la celebracion de banquetes funerarios en honor a los difuntos
(Hom. /1., XXIII, 24, 43; XXIV, 659). También se us6 para hacer libaciones a los dioses
(Esop. Fab., 63; Hes. Trab., 724; Hom. 1l., X V1, 230-232; Non. Dion., XXVIII, 302-303),
como la que realiza Héctor con vino dulce (Hom. /., VI, 260-262) o las que frecuente-
mente se hacian a los muertos junto a leche y miel.

Las fuentes clasicas mencionan ademas las propiedades, beneficios y perjuicios del con-
sumo del vino, un aspecto que cuenta con su referente mitico cuando el propio Dionisos
calma las dolencias de las bacantes (Non. Dion., XXV, 264-290). Una de las obras mas
destacadas para abordar esta cuestion es Plantas y remedios medicinales de Dioscorides,
concretamente el libro V dedicado a las propiedades de la vid silvestre, la uva, la flor
de la vid, el agraz (zumo de las uvas verdes) o el vino. Sefiala, por ejemplo, que el vino
tinto afiejo es nocivo para los nervios y para otros 6rganos que rigen los sentidos, aunque
tomado en pequenas cantidades y rebajado en agua resulta saludable. El vino nuevo,
por su parte, provocaria una mala digestién y malos suenos, siendo el vino de tiempo
medio, sobre todo el vino blanco, el més adecuado para su uso medicinal. El vino dulce
y el mosto provoca, segin sus observaciones, algunas dolencias en el aparato digestivo,
aunque bueno para los rifones, mientras que el vino seco es mas diurético, provoca do-
lores de cabeza y embriaga facilmente (Dios. Plan., V, 1-17). Galeno (Loc., I, 40), por su
parte, recomienda el consumo de pimienta mezclada con agua o vino para las nduseas y
advierte de los efectos de los vinos espesos y negros, propensos a crear un humor melan-
célico y un gran calor interno (Gal. Loc., III, 184), a diferencia de los vinos blancos que
son aptos para una buena digestion (Gal. Loc., V, 341).

| INSTITUTO DE ESTUDIOS AVANZADOS | UNIVERSIDAD DE SANTIAGO DE CHILE 6



Vino y vajilla en la Grecia antigua: una aproximacion
Pedro Miguel-Naranjo

El symposion y la ceramica griega, una vajilla digna de banquetes

Fue en época arcaica cuando se desarrollé una vajilla especifica para el almacenamien-
to, mezcla, servicio y consumo del vino, con formas que fueron distribuidas por todo el
Mediterraneo, el Mar Negro y otras regiones del interior, como en Centroeuropa. Dicha
distribucién ha permitido concretar las rutas comerciales establecidas por los griegos,
una labor favorecida por las inscripciones o sellos de las anforas en las que se indicaba el
producto especifico o su origen. Por tanto, el comercio del vino fue una de las actividades
mas importantes de la economia griega, favoreciendo con ello la expansion de las formas
de consumo tipicamente helenas con su vajilla asociada.

Para la definicion de las formas de vasos griegos se empleara la transliteracion del tér-
mino griego y entre paréntesis se indicara la transcripcion al castellano segtn lo esta-
blecido por Badenas y Olmos (1988). Este menaje relacionado con el vino fue empleado
por los griegos en el symposion, una celebracion configurada como tal en época Arcaica
y Clasica con motivo de alguna fiesta o causa determinada y cuyos precedentes podrian
rastrearse en los banquetes homéricos en los que el ofrecimiento y consumo del vino se
relacionan con la ostentacion, la riqueza o la participaciéon de determinados honores
y valores heroicos (Garcia Soler, 2010: 108). En el symposion se reunian exclusivamente
hombres de condicién privilegiada para consumir alimentos o beber vino de una forma
civilizada segun sus propias concepciones, generalmente por la tarde tras la comida. En
muchos de estos symposia se desarrollaban temas de conversacion de tipo filoséfico que
se han recogido en las fuentes, como el Banquete de los eruditos de Ateneo de Naucratis
o El Banquete de Platon, siendo igualmente un espacio para la recitaciéon poética en la
que quedaban recogidas las gestas de los héroes y la tradicion mitologica (Cazzato et al.,
2016). También fue el ambiente idéneo para la conspiracion politica, como la que orga-
nizaron Harmodio y Aristogitén contra los hijos de Pisistrato (Olmos, 2009: 47-48). Por
tanto, el symposion no era una simple reunion de tipo ladico, sino que se constituia como
el espacio para la manifestacion de una serie de valores que giraban en torno al concepto
griego de civilizacion, una expresion publica entre individuos pertenecientes a una mis-
ma condicién social que favorecia la unidad entre sus miembros. La recitaciéon de una
poesia mitica en la que se hacia referencia a un pasado comuan de tipo mitologico y al
héroe fundacional potenciaba este sentimiento de pertenencia a una misma comunidad,
siendo igualmente un ambiente en el que se discutian muchas de las ideas filosoficas y
politicas de la sociedad del momento.

El espacio para la celebracion del symposion era el andron, como el de época tardohelenis-
tica de Ampurias, con una planta rectangular (ca. 3 x 4 m) en el que cabrian unos ocho
o nueve bancos y cuyo centro estaba pavimentado con motivos de rombos (Tang, 2005:
150). En la entrada de este andréon hay una inscripcion en la que se lee HAYKOITOX
(Hedykoitos), mostrando el anfitriéon el expreso deseo de un “dulce recostar” para sus invi-
tados al tratarse de una sala dedicada al consumo de vino en posicion reclinada.

En el centro del androén se situaba la kratér (cratera) y en ella se mezclaba el vino con el
agua, como era propio en las sociedades civilizadas, ya que solo los “barbaros” y Dionisos,
que por concesion divina quedaba exento de sus efectos embriagadores, eran quienes con-
sumian el vino puro, una costumbre vinculada a los “barbaros”, segtin sus concepciones,
que queda reflejada en expresiones como “beber a lo escita” (Hdt. Hust., VI, 104-108). De

| INSTITUTO DE ESTUDIOS AVANZADOS | UNIVERSIDAD DE SANTIAGO DE CHILE 7



Vino y vajilla en la Grecia antigua: una aproximacion
Pedro Miguel-Naranjo

hecho, el término kratér deriva del verbo griego kérannumi, que significa mezclar, aunque
el stdmnos (stamno) y el dinos (dino) también fueron formas empleadas ocasionalmente para
esta funcion (Tsingarida, 2003: 99). Es una costumbre de mezclar el vino con el agua que
parece remontarse a época micénica como muestra el término ka-ra-te-ra en algunas tabli-
llas en Lineal B (Garcia Soler, 2010: nota 10). Los tipos de cratera son diversos en funcién
de su morfologia y cada uno de ellos fue popular en determinados momentos, como la
cratera de columnas en el segundo cuarto del siglo VI a.C. Normalmente el vino puro se
rebajaba en una proporcioén que superaba la mitad para hacerlo consumible, segtin He-
siodo (Trab., 596-597) tres cuartas partes de agua y la restante de vino, Aristéfanes (Com.
Los Caball., 1187) indica tres partes de agua y dos de vino mientras que Homero (Od., IX,
209-210) prefiere un anfora de vino por cada veinte de agua. Al final quedaba a eleccion
del simposiarco o presidente de mesa, quien ordenaba las cantidades a los nifios esclavos
que pertenecian a la casa (Olmos, 2009: 37). El agua se contenia en la Aydria (hidria),
mientras que el vino puro se almacenaba en el amphoreis (anfora) o en odres, de ahi que
en el medallén de dos copas atribuidas al pintor de Epeleios y a Epiktetos se representen
a satiros manipulando o bebiendo directamente del anfora por la tradicién que vincula a
estos seres mitologicos con el vino puro (Figura 1). Segun el mito (Bang. 11.38c), Dionisos
ensend al rey ateniense Anfiction a mezclar el vino, ya que hasta entonces se consumia
puro y todos los seres humanos caminaban doblados.

Figura 1. Medallones de cilicas con representacién de satiros manipulando
o bebiendo vino puro en el odre y el anfora

Frigure 1. Cylic medallions depicting satyrs handling or drinking pure wine in wineskin and amphora

¥

Fuente/source: Boardman, 1991: figs. 69, 106.

Muchas escenas representadas en las ceramicas de figuras rojas ilustran el proceso de la
mezcla del vino (Figura 2), destacando una kplix (cilica) del pintor de Brigos en la que
aparece el tipico personaje que sujeta con su mano izquierda el simpulum y el colador para
remover y colar la mezcla debido a los posos que solia contener (Figura 3). Sin embargo, y
aunque las imagenes son una fuente muy valiosa para el conocimiento de la funcionalidad
de los recipientes, hay que cuestionarse si realmente son representaciones realistas o ideales.

| INSTITUTO DE ESTUDIOS AVANZADOS | UNIVERSIDAD DE SANTIAGO DE CHILE 8



Vino y vajilla en la Grecia antigua: una aproximacion
Pedro Miguel-Naranjo

Figura 2. Escena de mezcla del vino en la cratera representada en una calpide de Euthymides

Frgure 2. Scene of mixing wine in krater depicted on a calpid by Euthymides

Fuente/source: Boardman, 1991: fig. 35.

Aunque lo habitual era mezclar el vino con agua dulce, hay autores clasicos que sefialan
el uso de agua de mar para incrementar su acidez y con ello la reducciéon de microorga-
nismos que lo pudieran echar a perder, aunque muchos, como Ateneo (Bang., I, 26b), des-
tacan la incorporacién de sal para convertirlo en un vino mas suave y dulce. Dioscérides
(Plan. V, 3) desaconsejo esta practica al provocar malestares de estomago por su efecto
laxante, siendo igualmente perjudicial para los nervios causando sed. La costumbre de
anadir productos al vino para conservarlo y darle consistencia o un sabor particular fue
algo habitual ya desde época homérica, como se vio en el caso anterior en que se anadia
queso de cabra (Hom. /1., XI, 623-640), si bien todos los vinos griegos debieron de tener
un cierto regusto por la costumbre de revestir el interior de las anforas con una capa de
resina de pino para evitar que el vino rezumara a causa de la porosidad de la ceramica.
Fue comun la agregacion de miel (Esop. Vid. Esop., 62), mirra, anis, azafran, canela,
harina de cereales o legumbres, resina en polvo, arcilla e incluso polvo de marmol, entre
otros. El vino de Zacinto y de Léucade se caracterizaban por afiadir yeso en su mezcla,
ocasionando algunos dolores de cabeza (Ate. Bang., I, 33B). También fue tipico ahumar
el vino para envejecerlo mas rapidamente, espesarlo o reducir su contenido en alcohol.

En ocasiones también se refresco el vino utilizando la psyktér (psictera) que, con la tipica
mezcla de vino y agua en su interior, se introducia en una cratera de caliz llena de nieve o
agua fria. Sin embargo, debi6 de ser una practica poco habitual o propia de las clases adi-
neradas dada la dificultad de obtener y conservar la nieve durante los periodos céalidos.

| INSTITUTO DE ESTUDIOS AVANZADOS | UNIVERSIDAD DE SANTIAGO DE CHILE 9



Vino y vajilla en la Grecia antigua: una aproximacion
Pedro Miguel-Naranjo

Figura 3. Escena de banquete de una cilica del pintor de Brigos

Figure 3. Banquet scene from a cylic by Brygos Painter

Fuente/source: Boardman, 1991: fig. 253.3.

Una vez preparada la mezcla, con un omnokhée (endcoe) u oOlpe (olpe), dos tipos de jarra
diferenciadas por la forma de la boca (trilobulada y plana respectivamente) y que nunca
se dejaban sobre la cratera, por traer mala suerte, (Hes. Trab., 745) se extraia el vino de la
cratera para servirlo en los vasos destinados al consumo (Figura 4), como el kjathos (cia-
to), el mastds (masto), el skyphos (escifo) o la kotjle (cotila), aunque el recipiente por excelen-
cia para consumir el vino era la kjlix (cilica), una copa abierta y menos profunda que los
recipientes anteriores. La mayoria de estas formas tenian asas laterales con el fin de pasar
los vasos entre los comensales para compartir la bebida como muestra de convivialidad
(Figuras 3 y 4). Uno de los contenedores mas antiguos para beber vino fue el kdntharos
(cantaros), una forma aristocratica que suele sostener Dionisos (Figura 5). El #hytin (riton),
vaso ritual con forma de cuerno, cuenta con una larga tradiciéon en la mitologia griega
por ser el primer recipiente empleado por Dionisos y los satiros para consumir el vino
puro tras su primera elaboracion, ya que en estos tiempos miticos no existian las copas

(Non. Dion., XII, 203, 360).

Figura 4. Escifo de Epiktetos con escena de extracciéon del vino en endcoe y servicio en cilica y escifo
Figure 4. Scyphus of Epiktetos with scene of wine extraction in oenochoe and service in cylic and scyphus

Fuente/source: Boardman, 1991: fig. 76.

| INSTITUTO DE ESTUDIOS AVANZADOS | UNIVERSIDAD DE SANTIAGO DE CHILE 10



Vino y vajilla en la Grecia antigua: una aproximacion
Pedro Miguel-Naranjo

En La vida de Esopo (68) se indica que cuando Dionisos descubrié el vino y lo mezclo,
también enseno6 a la humanidad cémo consumirlo, estableciendo su proporcion en tres
tazas en relacion a los efectos producidos. La primera se consumia por placer, la segunda
por alegria y la tercera por pena. Dionisos era el tnico capaz de controlar los excesos
o la locura provocada por el consumo del vino puro gracias a la concesion de Rea,
unas reacciones aparejadas a la embriaguez que sufrieron por primera vez los satiros
cuando bailaban desenfrenadamente al ritmo del pandero, trepaban por los arboles o
se entregaban a sus deseos sexuales de forma incontrolada (Non. Dion., X1I, 364-393).
Los efectos negativos del consumo de vino puro son manifiestos por Galeno (Loc., II,
63), quien expone el caso del esclavo del gramatico de Pérgamo que murié al consumir
grandes cantidades de vino puro viejo. Segun Ateneo (Bang., I, 11c), el consumo de vino
puro mojado en trozos de pan sirvi6 normalmente como un desayuno entre los griegos,
ya que, como manifest6 el propio Dionisos segtin el mito (Non. Dion., XII, 211-212), “a
los mortales brindaré alimento y no solo una bebida”.

Figura 5. Detalle de un en6coe con Ariadna y Dionisos sujetando un cantaro bajo una pérgola
(525-510 a.C.). Museo Arqueoldgico Nacional de Madrid (N° Inv. 2009/185/1)
Figure 5. Detail of an oenochus with Ariadne and Dionysus holding a pitcher under a pergola (525-510 BC).
National Archaeological Museum, Madrid (N° Inv. 2009/185/1)

Fuente: registro personal. Source: personal record.

Entre los vasos para beber el vino destacan un tipo de Ajlx llamadas “copas de ojos”
(Figura 6), originadas en la segunda mitad del siglo VI a.C. en Rhegion, actual Reggio
Calabria (Neer, 2012: 140). Cuando el comensal levantaba la copa para beber, su rostro
quedaba cubierto por el recipiente como si de una mascara se tratase, de ahi la represen-
tacion de dos ojos en los laterales de la copa o la simulacién de las orejas a través de las
asas o la boca mediante el pie indicado. De hecho, la palabra griega para “asa” es ous,
traducida como “oreja”. Bajo la representacion de estos ojos, con una funcion también
apotropaica al igual que el gorgoneion que los suele acompanar, quedaba recogida la iden-
tidad de Dionisos y su relacion con el vino, ya que el vino tiene la capacidad de trans-
formar la actitud o el caracter de aquellos que lo consumen. De esta forma, se cre6 una
metafora entre la capacidad que tiene el vino para transformar al individuo y la mascara
que se escondia tras estas copas. Dicha capacidad de transformacién queda recogida

| INSTITUTO DE ESTUDIOS AVANZADOS | UNIVERSIDAD DE SANTIAGO DE CHILE 11



Vino y vajilla en la Grecia antigua: una aproximacion
Pedro Miguel-Naranjo

igualmente en las fuentes escritas en las que se alude al vino como “el que aleja las pe-
nas” (Non. Dion., XXIX, 160; Jen. Bang., 11, 24) o el que “hechiza el corazéon” (Non.
Dion., X1I, 258, 363), convirtiendo incluso a Hades en un dios piadoso o suavizando el
aspero temperamento de Perséfone (Non. Dion., XII, 215-217). Solo el vino permite que
las penas ocasionadas por la muerte o la desaparicién de amigos y familiares se desva-
nezcan mientras perdure su efecto embriagador, ya que, como sefiala Ateneo (Bang., 11,
35¢-d), el vino lo hicieron los dioses para disipar las penas y las angustias de los mortales,
por ello Héctor rechaza la copa de vino que su madre Hécuba le ofrece al no querer
relajar su furia (Hom., 7/, VI, 263-265).

Figura 6. Copa de ojos de figuras negras (520-510 a.C.).
Museo Arqueolégico Nacional de Madrid (N° Inv. 1999/99/72)
Figure 6. Eyes’ cup of black-figure (520-510 BC).
Archaeological National Museum, Madrid (N° Inv. 1999/99/72)

Fuente: registro personal. Source: personal record.

La facultad que tiene el vino para modificar las actitudes también fue aprovechada por
los dioses para fines diversos. Asi, se narra que cuando Hefesto se veng6 de su madre
Hera, regalandole un trono de oro en el que quedo atrapada por unas cadenas invisibles,
fue Dionisos mediante el vino quien aplacé su enfado liberando a su madre y entrando
triunfalmente en el Olimpo (Hernandez de la Fuente, 2015: 166-167). Otras veces el vino
fue empleado para la victoria en algunas gestas miticas, como la que tuvo Dionisos en
la India cuando derram¢ el vino en el rio provocando la consecuente embriaguez de sus
habitantes, quienes fueron aprisionados (Non. Dion, XIV, 269; XV, 168).

Dionisos fue cominmente invocado durante el desarrollo del symposion, ya sea a través
de la recitacion oral o por medio de la iconografia, como se vio con las copas de ojos,
aunque dichas invocaciones no fueron privativas del dios del vino. De este modo, el ini-
cio y el final del banquete estuvo marcado por las libaciones propiciatorias a los dioses

(Olmos, 2009: 50), costumbre que ya se aprecia en los poemas homéricos (Hom., /., I,
462-471; V11, 480-482).

| INSTITUTO DE ESTUDIOS AVANZADOS | UNIVERSIDAD DE SANTIAGO DE CHILE 12



Vino y vajilla en la Grecia antigua: una aproximacion
Pedro Miguel-Naranjo

Los participantes del symposion o sympotai solian estar recostados en divanes llamados
klinai siguiendo las costumbres de algunas culturas del Proximo Oriente, como se mues-
tra en la iconografia (Figura 7) o en El Banquete de Jenofonte (I, 8). Esta costumbre fue
introducida a lo largo del siglo VII a.C. como forma relegada a la aristocracia (Garcia
Soler, 2010: nota 5), ya que hasta entonces y tal como se refleja en los héroes homéricos,
los banquetes se celebraban sentados (Ate. Bang., I, 17f). La disposicion de los comensales
en los lechos tenia una jerarquia: los adultos a la cabecera y junto a ellos los mas jévenes
(Olmos, 2009: 44). En paralelo a estos klina: se disponian mesas en las que reposaban los
vasos y la comida. Los sympota: también solian cefir sobre la cabeza coronas de flores
para dar un ambiente festivo, rememorando lo que hizo el propio Dionisos con hojas
de vid tras la metamorfosis de Ampelo (Non. Dion., XII, 190), aunque muchas de ellas
tenian una funciéon practica, como las coronas de mirto para disipar los vapores de vino
o la de rosas para tratar los dolores de cabeza.

Figura 7. Ceramicas de figuras rojas con sympotai en klinai y auletris
Figure 7. Red figure ceramics with sympotai in klinai and auletris

Fuente/source: Boardman, 1991 gs. 32.2,290.

Tal y como le indicé Atropo a Dionisos cuando este se lamentaba por la muerte de Am-
pelo, la vid seria convertida en un dulce néctar que enciende el deseo de beber y la flauta
doble lo celebraria en un ambiente festivo colmado de melodias y acordes (Non. Dion.,
XII, 145). Dicha atmosfera festiva en torno al consumo del vino queda representada
tanto en la iconografia como en los textos, asi como en £l Banquete de Jenofonte (I1I, 1)
en el que se describe la presencia de jovenes tanendo la lira, tocando el auldés o cantando.
De esta forma, se cre6 un ambiente multisensorial en torno al consumo del vino, una
excitacion de los sentidos a partir del propio vino, la musica, la poesia recitada en voz
alta, las coronas de flores, la danza y las imagenes representadas en el fondo de las copas
que se iban aclarando conforme se consume el vino. Muchas copas iban acompanadas
de inscripciones leidas en voz alta, palabras escritas que muchas veces reproducian a los
propios personajes representados —de ahi que la direccion de la escritura se adaptara
a la posicion de los personajes en la composicion. En otras inscripciones, sobre todo a
partir del 650 a.C., el propio vaso toma la palabra con mensajes que incitan al comensal
a beber, como yaipe xal miet (“alégrate y bebe”). En relacion a las imagenes del fondo
de las copas, que también serian comentadas por los invitados, Olmos (2009: 39-40) ha

| INSTITUTO DE ESTUDIOS AVANZADOS | UNIVERSIDAD DE SANTIAGO DE CHILE 13



Vino y vajilla en la Grecia antigua: una aproximacion
Pedro Miguel-Naranjo

reflexionado sobre su intencionalidad, ya que existen escenas de divertimento, eréticas,
mitol6gicas y otras tantas que podrian tener un caracter moralizador al representar las
consecuencias de la embriaguez (methjein), aunque, en su conjunto, hacen mencioén expre-
sa a la relacion del vino con el concepto de desmesura y transgresion mediante las figuras
que lo representan como los satiros o las ménades.

Dioscérides (Plan., V, 13) ya manifestd que beber vino con moderacion es beneficioso
para la salud, sobre todo si después se consume agua para crear una asociacion de sus-
tancias. Sin embargo, debieron de existir excesos que causaron algunos estragos, un
concepto de trasgresion recogido en el término griego de hybris. Asi se muestra en el me-
dallén de una kylix de figuras rojas en la que una mujer sujeta la cabeza de un hombre
vomitando (Figura 8). Muchos autores griegos introdujeron en sus composiciones litera-
rias la embriaguez para contextualizar una mala eleccién o una accién desafortunada
por parte de sus personajes. En La vida de Esopo (69-70) se dice que Janto, quien siguid
bebido tras la “copa de la alegria”, aposté todos sus bienes alegando que era capaz de
beberse toda el agua del mar. En otras ocasiones la embriaguez ayudo a ciertos héroes a
superar algunos obstaculos, como la victoria de Odiseo sobre el ciclope Polifemo (Hom.
0d., IX, 346 y ss.). Para combatir la resaca existian varios remedios, como la berza hervi-
da (Aten. Bang., I, 33.c). También hubo una antigua creencia de que la amatista quitaba
la embriaguez, ya que su nombre se compone por el prefijo privativo a y el término méthe
“embriaguez” (Non. Dion., XII, 381).

Figura 8. Medallén de fondo interno de una cilica del pintor de Brigos
Figure 8. Internal bottom medallion of a cylic of Brygos Painter

Fuente/source: Boardman, 1991: fig. 254.

En el symposio también hubo ocasion para el erotismo, fundamentalmente homosexual,
aunque también existi6 la participacion de las heteras, siendo también habitual el juego
del kdttabos que consistia en hacer girar la copa para lanzar las gotas de vino de su inte-
rior hacia una meta (Olmos, 2009: 49).

Las formas griegas de consumir el vino traspasaron las fronteras de la Hélade para in-
tegrarse en la identidad de muchas culturas bajo un proceso de adaptacion. El caso mas
significativo es el de la cultura etrusca, cuyos frescos funerarios, como el de la tumba
del Triclinio o del Colle, los comensales aparecen consumiendo vino reproduciendo las
formas tipicamente griegas.

| INSTITUTO DE ESTUDIOS AVANZADOS | UNIVERSIDAD DE SANTIAGO DE CHILE 14



Vino y vapilla en la Grecia antigua: una aproximacion
- e S
Pedro Miguel-Naranjo

En la peninsula ibérica y en el archipié¢lago balear el comercio de ceramicas griegas ex-
perimento su periodo de maximo desarrollo durante los siglos V-IV a.C. La mayoria de
las formas ceramicas, relacionadas con la mezcla, servicio y consumo del vino (Figura
9), llego a los multiples oppida ibéricos a través de rutas comerciales utilizadas por comer-
ciantes griegos o locales que hicieron llegar a los poblados iberos una ceramica que se
convirti6 en un signo de distinciéon social para las élites. Es el caso del yacimiento de Ca-
latrava la Vieja (Carrion de Calatrava, Ciudad Real), un poblado ibérico en el que, segtin
la informacion actual, comenzaron a comercializarse ceramicas griegas desde mediados
del siglo V hasta el tltimo cuarto del siglo IV a.C. La influencia griega en las costumbres
de exponer y consumir el vino en la cultura ibera motivo incluso la realizacion de formas
locales en las que se reinterpret6 las formas helenas, un fenémeno de reformulacion de
formas griegas que ya se detecta en los Gltimos momentos de la cultura tartésica.

Figura 9. Formas griegas reconstruidas a partir de fragmentos procedentes del oppidum ibero
de Calatrava la Vieja (Carrion de Calatrava, Ciudad Real, Espafia). Formas para mezclar el
vino: 1. Cratera de caliz; 2. Cratera de campana. Formas para consumir el vino: 3. Escifo; 4 y
5. Copas de pie alto; 6. Salero; 7 y 8. Copas tipo Castulo
Trigure 9. Greek shapes reconstructed from the Iberian oppidum of Calatrava la Vigja (Carridn de Calatrava,
Ciudad Real, Spain). Ways to mix the wine: 1. Chalice crater; 2. Bell crater. Ways to consume the wine: 3.
Escifo; 4 and 5. High foot cups; 6. Salt shaker; 7 and 8. Castulo type cups

_ -"wlib

i}

2 8

Fuente: dibujos y reconstrucciones del autor. Source: author’s drawings and reconstruction.

| INSTITUTO DE ESTUDIOS AVANZADOS | UNIVERSIDAD DE SANTIAGO DE CHILE 15



Vino y vajilla en la Grecia antigua: una aproximacion
Pedro Miguel-Naranjo

Valoracion final y conclusiones

A partir de las notas que se han apuntado, que solo pretenden mostrar una vision ge-
neral sobre el papel del vino en la sociedad griega de la Antigtiedad sin profundizar en
aspectos particulares, hemos podido observar que el vino fue el verdadero protagonista
de la mesa griega desde, al menos, la época micénica. Con el paso del tiempo se fueron
domesticando las especies salvajes de la Hélade y se fueron perfeccionando las técnicas
hasta llegar a la produccion de un vino de calidad que tuvo multiples tipos y variantes en
funcién de las técnicas desarrolladas o los elementos afiadidos. Actualmente seria dificil
asegurar la produccion de vino en la Grecia continental por influencia minoica, si bien
es cierto que en la Creta de época minoica se constatan las pruebas seguras mas anti-
guas sobre la produccién de vino en el Egeo. En todo caso, la produccién, simbolismo
y concepcion social del vino fue variando a lo largo de las diferentes etapas que definen
la historia de Grecia durante la Protohistoria y la Antigiiedad, por lo que no existieron
conceptos e ideas inmutables en dichas etapas.

Con la produccion de vino y las costumbres aparejadas a su manipulacion, servicio y
consumo se fue creando una vajilla especializada, desde un menaje especifico que se
entiende en el contexto de una normativa que rigi6 todo este proceso aparejado al vino y
que queda recogido en el symposion. El vino y su consumo en torno al symposion de época
Arcaica y Clasica no era una simple fiesta entre conocidos, sino que trascendia esta fun-
cion al establecerse como una herramienta social para potenciar el sentimiento de perte-
nencia de unos individuos de una determinada condicién social a una clase, jerarquia o
comunidad. Es por ello por lo que en este ambiente se realizaban practicas y costumbres
socialmente entendidas como civilizadas y caracteristicas de su identidad cultural por
parte de la comunidad a la que pertenecian, como mezclar el vino con agua, compartir
la bebida entre los invitados o concebir negativamente los excesos. El sentimiento de
pertenencia a una misma comunidad no solo se transmitiria a través de las normas civi-
lizadas que rigen la manipulacién del vino, sino también a través de la épica, en la que se
haria eco a un pasado mitico y a un héroe fundacional al que sentirian como propio. Las
honras y los honores ofrecidos a los dioses en el transcurso del symposion, especialmente
a Dionisos por su presencia explicita mediante el vino y los efectos producidos, también
dejarian patente la existencia de una religion comun entre los asistentes.

El vino en Grecia se desarroll6 en torno a un ambiente multisensorial en el que se produ-
jo una estimulacion de los sentidos. Musica, poesia, flores y vino crearian una atmosfera
extraordinaria que daria lugar a debates politicos y filosoficos, ademéas de ocasionales
encuentros sexuales que serian el colofén del banquete. En esta excitacion de los sentidos
también tuvo un papel destacado la decoracion musiva, parietal o la que representan las
ceramicas. El vaso griego se convirti6 en un contenedor de mensajes para aquel que lo
utilizaba a través de las inscripciones o la iconografia que deben leerse en el contexto de
su funcion y el ambiente en el que pusieron en practica. Asi, las imagenes representadas
en los medallones de los fondos de las copas se irian aclarando conforme el vino es consu-
mido, aumentando con ello la sensaciéon de embriaguez hasta percibir la imagen nitida,
probablemente alentando de los riesgos del exceso o haciendo referencia a esa tradicion
mitica o religiosa que todos compartian y que estaba colmada de valores caracteristicos
de la cultura griega. Otras veces las inscripciones animaban a beber por esa capaci-
dad de transformacion que tiene el vino, invitando a limar las asperezas o cambiar el

| INSTITUTO DE ESTUDIOS AVANZADOS | UNIVERSIDAD DE SANTIAGO DE CHILE 16



Vino y vajilla en la Grecia antigua: una aproximacion
Pedro Miguel-Naranjo

caracter negativo de las personas que se encontraban en situaciones dificiles por diversas
circunstancias. Esta capacidad de cambio se relacionaria directamente con Dionisos,
divinidad del vino que se hallaria tras los efectos embriagadores del vino y cuya idea se
manifest6 plasticamente mediante las copas de ojos profilacticos de finales del VI a.C. o
a través de las referencias literarias.

*Proyecto “Construyendo Tarteso 2.0: analisis constructivo, espacial y territorial de un mode-

lo arquitectonico en el valle medio del Guadiana” 2020-2023 (PID2019-108180GB-100). Plan
Nacional de I+D+i. Ministerio de Ciencia e Innovacion.

Bibliografia
Adrimi-Sismani, V. (2006). “The Palace of Iolkos and its End”. En Deger-Jakotzy, S. y
Lemos, IS. Ancient Greece. From the Mycenaean Palaces to the Age Homer. Edinburgo,
Edinburgh University Press: 465-481.

Aura, F. y Adrados, FR. (1993). Diccionario micénico (DMic.). Volumen 11. Madrid, CSIC.

Badenas, P y Olmos, R. (1988). “La nomenclatura de los vasos griegos en castellano.
Propuestas de uso y normalizacion”. Archivo Espadiol de Arqueologia 61: 61-79.

Boardman, J. (1991). Athenian Red Figure Vases. The Archaic Period. Londres, Thames & Hudson.
Cazzato, V.; Obbink, D. y Prodi, EE. (2016). The Cup of Song. Oxford, Oxford University Press.

Garcia Soler, MJ. (2010). “El vino de los héroes homéricos”. Espacio, tiempo y forma, serie I,
Prelustoria y Arqueologia 3: 107-114. DOI https://dot.org/10.5944/¢tf1.3.2010.1966

Hernandez de la Fuente, D. (2015). Mitologia cldsica. Madrid, Alianza.

Morala, S. (2018). Vides y vinos de la antigua Grecia. Tesis doctoral. Madrid, Universidad
Complutense de Madrid.

McGovern, PE. (2019). Ancient Wine: The search for the origins of viniculture. Princenton,
Princenton Univerity Press.

Neer, RT. (2012). Art & Archaeology of the Greek World: A New History, ¢. 2500 - ¢. 150 BCE.
Londres, Thames & Hudson.

Olmos, R. (2009). “El simposio griego, una practica social entre iguales”. En Sanz, C.. y Romero,
F. Elvino y el banquete en la Europa prerromana. Valladolid, Vaccea Monogratias 2: 35-50.

Pagnoux, C.; Bouby, L.; Valamoti, SM.; Bonhomme, V.; Ivorra, S.; Gkatzogia, E.;
Karathanou, A.; Kotsachristou, D.; Kroll, H. y Terral, JF. (2021). “Local Domestication
or Diffusion? Insights into Viticulture in Greece from Neolithic to Archaic Times,
Using Geometric Morphometric Analyses of Archaeological Grape Seeds”. Journal of
Archaeological Science 125: 1-11. DOI https://dot.org/10.1016/j.jas.2020.105263

Tang, B. (2005). Delos, Carthage and Ampurias. T he Housing of Three Mediterranean Trading Centres.
Roma, [’Erma di Bretschneider.

| INSTITUTO DE ESTUDIOS AVANZADOS | UNIVERSIDAD DE SANTIAGO DE CHILE 17



Vino y vajilla en la Grecia antigua: una aproximacion
Pedro Miguel-Naranjo

Tsingarida, A. (2005). “Las primeras producciones de crateras de caliz: contenido y usos
de una forma”. En Cabrera, P.; Rouillard, P. y Verbanck-Piérard, A. El vaso griego y sus
destinos. Madrid, Ministerio de Cultura: 99-109.

Valamoti, SM. (2020). “More than meets the eye: new archaeobotanical evidence on Bronze

Age viticulture and wine making in the Peloponnese, Greece”. History and Archaeobotany
29: 35-50. DOI https://doi.org/10.1007/s00334-019-00733-6

Fuentes clasicas

Aristofanes. Comedias 1. Los Acarnienses-Los Caballeros. Introduccion, traduccion y notas de
Luis Gil Fernandez. Madrid, Gredos.

Atenco de Naucratis. Banquete de los eruditos. Traduccion de Lucia Rodriguez-Noriega

Guillén. Madrid, Gredos.

Dioscorides. Plantas y remedios medicinales. Libros IV-V. Traduccion de Manuela Garcia Valdés.

Madrid, Gredos.

Esopo. Fabulas de Esopo. Vida de Esopo. Fabulas de barrio. Introduccion, traducciones y notas de
Carlos Garcia Gual, Pedro Badenas de la Pena y Javier Lopez Facal. Madrid, Gredos.

Galeno. Sobre la localizacion de las enfermedades. Traduccion de Salud Andrés Aparicio. Madrid,
Gredos.

Herdbdoto. Historias. Libro VI. Erato. Traduccion y notas de Carlos Schrader. Madrid, Gredos

Hesiodo. Trabajos y dias (Obras y fragmentos. Teogonia. Trabajos y dias. Escudo. Fragmentos. Certamen).
Traduccion de Aurelio Pérez Jiménez y Alfonso Martinez Diez. Madrid, Gredos.

Homero. Iliada. Traduccion de Emilio Crespo. Madrid, Gredos.
____. Odisea. Traduccion de José Manuel Pabon. Madrid, Gredos.

Jenofonte. Banquete. Introduccion, traduccion y notas de Juan Zaragoza. Madrid, Gredos.

Nono de Panopolis. Dionisiacas. Traduccion, introduccion y notas de David Hernandez de
la Fuente. Madrid, Gredos.

| INSTITUTO DE ESTUDIOS AVANZADOS | UNIVERSIDAD DE SANTIAGO DE CHILE 18



